
 1 

 
 

 

Advaita in yoga 
Thuiskomen in wat al aanwezig is 

 
  



 2 

Zoek niet naar wat je bent. 
Laat los wat je niet bent. 
— Ramana Maharshi 
 
  



 3 

1) Waarom Advaita 
 
Dit boekje is geen belo1e op verlich7ng. Het is ook geen pad, methode of systeem. 
Advaita wijst niet naar iets wat je moet bereiken, maar naar wat al/jd al aanwezig is — zelfs 
terwijl je dit leest. Misschien heb je gezocht. In yoga, medita7e, therapie, spiritualiteit of 
zelfontwikkeling. Misschien is er een sub7el en eerlijk gevoel ontstaan van: 
“Is dit het nou?” 
Niet uit ontevredenheid, maar vanuit een diep aanvoelen dat geen enkele ervaring blijvend 
vervult. Advaita begint precies daar waar het zoeken moe wordt. Niet om je iets nieuws te 
geven, maar om samen te kijken naar wat nooit afwezig was. 
 
2) Wat is Advaita? 
 
Het woord Advaita komt uit het Sanskriet en betekent leJerlijk: niet-twee. Het verwijst naar 
de eenvoudige maar radicale waarheid dat er in essen7e geen scheiding is: niet tussen jou 
en het leven, niet tussen binnen en buiten, niet tussen waarnemer en waargenomene, niet 
tussen de zoeker en datgene waarnaar gezocht wordt. Advaita is geen filosofie om te 
begrijpen en geen overtuiging die je moet aannemen. Het is een aanwijzing om te zien. Het 
zegt niet: “Dit moet je geloven.” Het vraagt alleen: Wat is hier nu al aanwezig, vóór elke 
gedachte over jezelf? 
 
3) Herkomst en achtergrond 
 
Advaita vindt zijn oorsprong in de Upanishads, oude Indiase teksten die niet zozeer kennis 
willen overdragen, maar mensen uitnodigen tot direct inzicht. Later werd deze visie verder 
verwoord binnen de Vedanta-tradi/e. De filosoof Shankara (8e eeuw) speelde daarin een 
belangrijke rol, maar Advaita zelf is ouder dan welke leraar of tekst ook. De essen7e werd 
niet doorgegeven via regels of dogma’s, maar via herkenning — vaak in s7lte, soms in  
dialoog. 
 
Belangrijk om te weten: Advaita is geen religie. Het vraagt geen bekering, rituelen of geloof. 
Alleen een bereidheid om eerlijk te kijken naar je eigen ervaring. 
 
4) Advaita en yoga 
 
Yoga en Advaita worden vaak samen genoemd, maar ze vertrekken vanuit een verschillend 
uitgangspunt. 
Yoga, zoals veel mensen het kennen, helpt bij: 

• het kalmeren van lichaam en geest 
• het vergroten van gevoeligheid en aanwezigheid 
• het creëren van stabiliteit, focus en helderheid 

Dat maakt yoga voor velen een waardevolle beoefening. 
 
Advaita gaat niet zozeer over wat je doet, maar over wie je bent terwijl alles gebeurt. Het 
stelt niet de vraag: “Hoe kan ik rusAger, beter of bewuster worden?” Maar: “Wie ben ik, los 
van elke staat van rust of onrust?” Een bekende metafoor: Yoga maakt het raam schoon. 
Advaita laat zien dat jij het licht bent dat er al7jd al doorheen scheen. 



 4 

 
5) Het yogapad van Patanjali – wat wordt daarmee bedoeld? 
 
Niet iedereen kent Patanjali, en dat is heel begrijpelijk. Patanjali wordt gezien als de = 
samensteller van de Yoga Sutra’s, een klassieke tekst die yoga beschrij1 als een geleidelijk = 
pad van ontwikkeling. 
Dit pad bestaat onder andere uit: 

• ethische richtlijnen 
• discipline en oefening 
• adem en concentra7e 
• medita7e 
• en uiteindelijk diepe vers7lling (samadhi) 

Het is een helder, gestructureerd systeem dat de geest verfijnt en tot rust brengt. Voor veel 
mensen biedt dit houvast, rich7ng en verdieping. 
 
6) Advaita en het verschil met dit pad 
 
Advaita wijst niet op een weg in stappen. Het spreekt niet over vooruitgang of einddoelen. 
Het zegt niet: “Oefen genoeg en je komt er.” 
Advaita vraagt: Wie is degene die daar wil komen? Niet omdat oefenen zinloos is, maar 
omdat datgene waarnaar gezocht wordt niet in de toekomst ligt. Waar het pad van Patanjali 
zegt: “Breng de geest tot rust door oefening” Zegt Advaita: “Wat is zich bewust van deze 
onrust?” 
 
Voor veel beoefenaars werkt de combina7e verdiepend: 

• yoga voor stabiliteit en belichaming 
• Advaita voor inzicht en ontspanning van het zoeken 

 
7) De kern van Advaita 
 
De centrale aanwijzing van Advaita is eenvoudig: Je bent niet wat verschijnt in bewustzijn — 
gedachten, emo7es, rollen, herinneringen — maar datgene waarin al deze ervaringen 
verschijnen. Bewustzijn zelf. Niet iets persoonlijks. Niet iets dat je bezit. Maar dat wat al7jd 
aanwezig is, vóór elke ervaring en ona]ankelijk van elke toestand. 
 
Wanneer dit wordt herkend, valt de voortdurende innerlijke zoektocht s7l. Niet omdat het 
leven perfect wordt, maar omdat er niets meer ontbreekt. 
 
8) Zelfonderzoek – een zachte aanwijzing 
 
Neem een moment. Merk op dat je je bewust bent van deze woorden. Er is waarneming. 
Vraag jezelf nu, zonder te analyseren: Wat in mij is zich bewust van deze ervaring? Laat de 
vraag je aandacht verzachten en verdiepen. Zoek niet naar een antwoord in woorden. 
 
9) Advaita in yoga en in de manier van lesgeven 
 



 5 

Advaita en yoga ontmoeten elkaar niet in technieken, maar in aandacht. Niet in wat je doet, 
maar in hoe er wordt waargenomen. Yoga wordt vaak benaderd als een prak7jk van doen: 
houdingen, adem, focus, herhaling. Advaita nodigt uit tot iets sub7elers: aanschouwen, 
zonder iets te willen bereiken. 
 
Wanneer Advaita in yoga wordt geïntegreerd, verschui1 het zwaartepunt: 

• van presta7e naar aanwezigheid 
• van correct uitvoeren naar voelen 
• van streven naar luisteren 

De beoefening wordt minder een middel om “verder te komen” en meer een ruimte 
waarin bewustzijn zichzelf herkent. 
 
10) Aandacht boven vorm 
 
De houding is niet het doel, maar een uitnodiging tot voelen. Niet: “Hoe ziet het eruit?” 
Maar: “Wat wordt hier ervaren?” 
 
Er ontstaat ruimte voor: 

• microbewegingen 
• adem die zichzelf reguleert 
• signalen die niet direct gecorrigeerd hoeven worden 

 
11) Voelen in plaats van corrigeren 
 
In een Advaita-benadering hoe1 spanning niet meteen opgelost te worden. Ze mag 
eerst gevoeld en erkend worden. Daar ontstaat iets wezenlijks: bewustzijn is 
aanwezig vóór de reac7e. 
 
12) Aanschouwen van het geheel 
 
In Advaita wordt het lichaam niet los gezien van bewustzijn. Het lichaam verschijnt in 
bewustzijn. De yogi is niet iemand die een houding doet, maar datgene waarin de houding 
verschijnt. 
 
Dit brengt: 

• minder iden7fica7e met goed of fout 
• meer ruimte om het geheel te ervaren 
• aandacht die niet fragmenteert 

Het lichaam wordt gevoeld als deel van een groter veld. 
 
13) De adem als poort 
 
Waar adem vaak gestuurd wordt, wordt zij hier waargenomen. 
Wat gebeurt er als: 

• de adem zichzelf mag ademen? 
• je niet stuurt, maar luistert? 



 6 

Dan wordt adem geen techniek, 
maar een directe ingang tot niet-doen. 
 
14) Wat betekent dit voor lesgeven? 
 
Een Advaita-geïnspireerde yogales: 

• nodigt uit, maar dwingt niet 
• gee1 aanwijzingen, geen correc7es 
• laat ruimte voor s7lte 

De docent staat niet boven de groep, maar is deel van hetzelfde veld van aandacht. 
Aanwezigheid wordt belangrijker dan kennis. S7lte wordt niet opgevuld, maar vertrouwd. 
 
15) Wat heeV de ontvanger hier concreet aan? 
 
Voor de beoefenaar: 

• minder druk om te groeien of te presteren 
• meer rust en gevoeligheid in het lichaam 
• dieper vertrouwen in eigen ervaring 

Voor de docent: 
• minder dragen en controleren 
• meer authen7citeit 
• lessen die niet vermoeien, maar dragen 

 
Yoga wordt geen project, maar een ontmoe7ngsplek met wat er al is. 
 
16) Minder doen, meer zien 
 
In een Advaita-benadering wordt doen minder belangrijk. Niet omdat doen verkeerd is, maar 
omdat zien voorafgaat aan elke handeling. Wanneer aandacht helder is, doet het leven 
zichzelf. De les ontvouwt zich. De houding ontstaat. De adem beweegt. En niemand hoe1 het 
te sturen. 
 
17) Citaten ter inspira/e 
 
“Je bent niet wat verschijnt en verdwijnt. Je bent dat waarin verschijnen en verdwijnen 
plaatsvindt.” 
— Nisargada\a Maharaj 
 
“Stop met zoeken naar wat je al bent.” 
— Ramana Maharshi 
 
“Bewustzijn is niet iets wat je hebt, het is wat je bent.” 
— Paul Smit 
 
“Je hoe1 niet iemand anders te worden. Je hoe1 alleen te stoppen met zijn wie je niet bent.” 
— Ram Dass 
 



 7 

“Achter de rol die je spelt, is er iets wat vrij is.” 
— Jim Carrey 
 
“Waarnemen zonder oordeel is de hoogste vorm van intelligen7e.” 
— Jiddu Krishnamur/ 
 
“Waarom ben je zo bezig met goed en fout? Kijk hoe alles samenvalt.” 
— Rumi 
 
“Jij bent dat wat zich bewust is van alle ervaringen, en er toch niet door wordt aangeraakt.” 
— Shankara 
 
18) Een tekst om te voelen 
 
Er is niets dat je hoe1 los te laten. Alleen het idee dat je iets moet vasthouden. Je hoe1 niet 
thuis te komen. Je bent nooit weggegaan. Alles wat verschijnt, verschijnt in jou. En jij… 
verschijnt nergens. 
Je bent welkom 🌿 
 


